# KONSEP "IMAN" DALAM AL-QUR'AN SEBAGAI DASAR PENGEMBANGAN KUALITAS SUMBER DAYA INSANI

(Analisis Semantik-Filosofis)

Oleh: Imam Muhsin\*

### A. Pengantar

Bagi umat beragama, khususnya Islam, kata iman meru-pakan ungkapan yang paling sering didengar. Paling tidak sekali dalam seminggu, terutama bagi kaum Muslim laki-laki, kata tersebut diwasiatkan agar selalu dijaga dan ditingkatkan terus dari waktu ke waktu, dan biasanya disandingkan dengan kata taqwa. Hal ini dapat dimengerti, karena kata tersebut menempati posisi sentral di setiap sistem keyakinan agama, tidak terkecuali Islam.<sup>1</sup>

Barangkali karena begitu lekatnya kata iman bagi umat beragama (Islam), sehingga seolah-olah kata tersebut menjadi sebuah kata 'mati' yang bersifat statis dan tidak memiliki daya transformatif bagi orang yang memilikinya. Hal ini terjadi karena kepemilikan kata itu tidak disertai dengan penghayatan dan pengamalan terhadap nilai-nilai yang dikandungnya. Padahal jelas, penghayatan dan pengamalan terhadap makna kata terebut dapat melahirkan daya transformatif yang sangat besar bagi kemajuan dan pencapaian prestasi.

Dalam sejarah Islam, nilai-nilai iman transformatif itu pernah dipraktekkan oleh kaum Muslimin periode klasik, sehinga mereka menjadi generasi unggul dan penuh dengan prestasi. Banyak kemajuan yang berhasil diraih oleh umat Islam pada periode ini, baik

<sup>\*</sup> Dosen Fakultas Adab Jurusan Sejarah Peradaban Islam, Sedang menempuh Program Doktor (S3) di UIN Sunan kalijaga Yogyakarta

¹ Dalam kaitan ini Harun Nasution menyebutkan delapan definisi agama yang semuanya berintikan keimanan/kepercayaan. Lebih lanjut baca Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid I, (Jakarta: UI-Press, 1985), hlm. 10.

di bidang politik, ekonomi, kebudayaan, terasuk bidang filsafat dan ilmu pengetahuan.<sup>2</sup> Bahkan periode ini disebut-sebut oleh para sejarawan sebagai jaman keemasan Islam yang penuh keunggulan dan prestasi. Di sisi lain, salah satu sebab kemunduran umat Islam di segala bidang sekarang ini adalah tercerabutnya umat dari ajaran Islam yang "asli" sebagai-mana dapat diteladani dari pribadi Rasulullah Saw dan generasi Islam awal itu.<sup>3</sup>

Bertolak dari pokok pikiran di atas, tulisan ini secara khusus menyoroti masalah iman yang dapat dikatakan sebagai modal dasar bagi keberagamaan seseorang dan mempunyai pengaruh besar bagi seluruh aktivitas hidupnya. Agar pembaha-san dapat dilakukan secara mendalam, maka pendekatan seman-tik-filosofis dipergunakan sebagai perangkat analisis.

# B. Meretas Makna Iman sebagai Dasar Keunggulan Insani

Kata iman merupakan bentuk kata benda abstrak (mashdar) dari kata kerja âmana - yu'minu yang berarti "percaya". Dari segi bahasa, iman diartikan sebagai pembenaran hati. Kata iman seakar dengan kata "amân" dan "amânah" yang berarti "keamanan/ketentraman", sebagai antonim dari "khawatir/takut". Dari akar kata ini terbentuk sekian banyak kosa kata yang meskipun mempunyai arti berbeda-beda tetapi pada dasarnya bermuara kepada makna "tidak mengkhawatirkan/aman dan tentram".

Iman dalam arti kepercayaan atau pembenaran dalam hati, meskipun seakar dengan kata aman dan amanah (aman/ tentram), namun pada tahap awal tidak selalu menghasilkan

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Uraian cukup baik mengenai masalah ini dapat dibaca, misalnya, dalam Ibid., hlm. 56-79.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bandingkan dengan Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, cet. III (Jakarta: Paramadina, 1995), hlm. xli.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mahmud Yunus, Kanus Arab-Indonesia (Jakarta: Hidakarya Agung, 1989), hlm. 49. Lihat juga A. W. Munawwir, Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia, cet. 25 edisi Terlengkap (Yogyakarta: Pustaka Progressif, 2002), hlm. 40-41.

<sup>5</sup> Abu Hayyan, al-Bahrul al-Muhith, Jilid. I (Mesir: Dar al-Fikr, 1978), hlm. 38.

keamanan/ketentraman jiwa. Mengenai hal ini al-Qur'an memberikan isyarat, misalnya, dalam surat al-Nisa'/4 ayat 136, al-Nur ayat 62, dan al-Hujurat ayat 15. Hal serupa juga pernah dialami Nabi Ibrahim as. Ia mengungkapkan keadaan jiwanya itu dalam sebuah pertanyaan yang ditujukan kepada Allah: "Tuhanku, per-lihatkan kepadaku bagaimana Engkau menghidupkan orang mati?" Kemudian Allah merespon pertanyaan Ibrahim as dengan ber-tanya: "Apakah kamu belum percaya?" Jawab Ibrahim as.: "Aku telah meyakininya, akan tetapi agar hatiku tetap mantap (percaya)".6

Berdasarkan keterangan ayat di atas dapat dipahami bahwa Nabi Ibrahim sesungguhnya telah beriman, tetapi belum mencapai tingkat yang menghasilkan ketenangan dan keten-traman jiwa. Itulah sebabnya Ibrahim mohon kepada Allah agar diperlihatkan kepadanya bagaimana Dia menghidupkan orang mati, sehingga hal itu menyebabkan hatinya tenang dan mantap. Ketenangan dan kemantapan hati dalam iman yang dihasilkan melalui proses ini pada dasarnya merupakan tingkatan iman paling tinggi. Hal ini selaras dengan pandangan al-Ghazali yang membagi keimanan menjadi tiga tingkatan, yaitu:

- Iman al-'Awâm, yaitu kepercayaan yang didasarkan pada peniruan (taqlîd). Misalnya, mempercayai berita yang di-bawa oleh pihak lain yang dikenal jujur dengan men-dengarkan apa yang dikatakannya dan tidak berusaha berhubungan langsung dengan apa yang dikatakannya itu.
- Iman al-Mutakallimîn, yaitu kepercayaan melalui pem-buktian akal (istidlal). Misalnya, mempercayai bahwa seseorang berada di dalam ruangan tertentu, berdasarkan pikiran lewat suara (=ciri) yang tertangkap dari balik dinding.
- Iman al-'Ârifin, yaitu kepercayaan melalui penyaksian (musyâhadah). Misalnya, mempercayai bahwa seseorang berada dalam ruang dengan memasuki ruangan dan

Baca Qs. Al-Baqarah/2: 260.

menyaksikan sendiri sosok itu dengan penuh keyakinan bahwa sosok itu adalah si Fulan.

Pada iman tingkat pertama, kekeliruan kemungkinan besar terjadi karena pengetahuannya didapat hanya lewat perantara tanpa mengamati sendiri obyeknya. Pada iman tingkat kedua, kekeliruan masih bisa terjadi sekalipun kecil karena pengetahuannya mengandalkan penangkapan ciri sesuatu yang belum tentu benar. Sedangkan pada iman tingkat ketiga, tidak mungkin lagi terjadi kekeliruan karena penanggap mengamati sendiri secara langsung. Keadaan iman yang demikian inilah yang telah dicapai Nabi Ibrahim setelah melalui proses persaksian, sebagaimana dikemukakan di atas.

Dalam perspektif al-Qur'an, iman bukan hanya sekedar percaya kepada Allah, sebab ia belum tentu bermakna tawhid. Dengan kata lain, iman masih mengandung kemungkinan per-caya kepada yang lain sebagai saingan (andad) Allah dalam ke-ilahian. Sementara iman yang berorientasi pada tawhid merupa-kan bentuk pembebasan manusia dari belenggu paham syirik. Hal ini sebagaimana ditunjukkan oleh pernyataan dalam (persaksian) yang diungkapkan dalam bentuk al-nafy wa al-itsbat (negasi-konfirmasi). Kalimat lâ ilâha adalah bentuk nafy yang menegasikan segala sesembahan sebagai bentuk pembebasan total manusia dari segala belenggu, sedangkan kalimat illallâh adalah konfirmasi yang menegaskan bahwa segala tujuan dan orientasi hidup harus kembali kepada Allah. Dari sini dapat dipahami bahwa iman selain mengajarkan sikap percaya kepada Allah, ia juga mengajarkan bagaimana bersikap secara benar terhadap-Nya dan obyek-obyek lain selain Dia.7

Menurut Thabathaba'î, iman terhadap sesuatu berarti pengertian/pengetahuan yang benar tentang sesuatu tersebut disertai dengan kewajiban untuk mengamalkannya. Kalau iman belum

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 1992), hlm.
75.

mampu mewajibkan seseorang untuk mengamalkannya, berarti dia belum beriman walaupun ada pengertian/pengeta-huan.8 Dengan demikian, tekanan iman adalah amal. Oleh karena itu, iman kepada Allah mesti dibarengi sikap yang benar kepadanya dalam bentuk ibadah dan amal shaleh. Pemahaman ini sejalan dengan definisi verbal yang dijelaskan al-Qur'an mengenai "orang beriman yang sesungguhnya". Al-Qur'an mene-gaskan dalam surat al-Anfal:9

[إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانا وعلى ربهم يتوكلون. الذين يقيمون الصلوة ومما رزقناهم ينفقون. أولئك هم المؤمنون حقا لهم درجات عند ربهم ومغفرة ورزق كريم.]- الأنفال \ ٨: ٢-٤

("(2) Sesungguhnya orang-orang yang beriman itu adalah mereka yang apabila disebut nama Allah gemetar hati mereka, dan apabila dibacakan kepada mereka ayat-ayat-Nya bertambahlah iman mereka (karenanya) dan kepada Tuhanlah mereka bertawakkal. (3) (yaitu) orang-orang yang mendirikan shalat dan yang menafkahkan sebagian dari rizki yang Kami kepada mereka. (4) Itulah orang-orang yang beriman dengan sebenar-benarnya. Mereka akan memperoleh beberapa derajat ketinggian di sisi Tuhannya dan ampunan serta rizki (ni'mat) yang mulia"). 10

Definisi verbal tersebut menggambarkan orang yang beriman dalam arti yang sesungguhnya sebagai orang yang benar-benar shalih, yang di dalam hatinya selalu disebutkan asma Allah, dan ini cukup untuk membangkitkan perasaan khid-mat yang mendalam, serta orang yang keseluruhan hidupnya ditentukan oleh dorongan hatinya yang benar-benar mendalam. Keyakinan yang sungguhsungguh akan menghasilkan motivasi yang paling kuat yang mendorong manusia untuk berbuat baik; jika tidak demikian maka keyakinan itu belum sungguh-sungguh. Sikap yang mendasar, seperti perasaan berdosa dan khidmat di hadapan Allah, patuh

Muhammad Husain al-Thabathaba'i, al-Mizan fi Tafsîr al-Qur'an, Jilid. XVIII (Beirut: Muassasat al-A'lam li al-Mathbu'at, 1983), hlm. 158.

<sup>\*</sup> Qs. Al-Anfâl/8: 2-4.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Departemen Agama RI, al-Qur'an dan Terjemahnya, hlm. 260.

terhadap perintah Allah, rasa syukur terhadap nikmat Allah, semua unsur inilah yang memberikan ciri keimanan Islam yang tertinggi, yang harus diwujudkan dalam perbuatan baik (amal shalih).

Hubungan dasar antara keyakinan (baca: iman) dengan perbuatan baik (baca: amal shalih) telah menimbulkan polemik cukup serius dalam pemikiran teologi. Mayoritas ulama Mu'tazi-ah dan Khawarij berpendapat bahwa amal adalah rukun iman. Dengan kata lain, iman seseorang tidak dapat diterima tanpa amal. Alasannya, bahwa kalimat innalladzîna âmanû dalam firman Allah selalu diiringi kalimat wa'amilushshâlihât, atau kalimat lain yang semakna. Tetapi menurut ulama Ahlus Sunnah, amal bukan sebagai rukun iman. Sebab, jika amal termasuk rukun iman, berarti iman dan Islam merupakan satu kesatuan. Padahal, berdasarkan hadis Nabi Saw, iman dan Islam berlainan, di mana ketika Jibril bertanya tentang keduanya kepada Nabi Saw masing-masing dijawab berbeda.11 Perbedaan keduanya dapat juga dianalisis dari dasar argumen tentang kesatuan keduanya. Bahwa kalimat innalladzina amanu yang selalu diikuti dengan kalimat wa'amilushshâlihât menurut analisa bahasa justru menun-jukkan perbedaan. Sebab, wau 'athaf pada kalimat wa'amilushshâ-lihât pada dasarnya menunjukkan perbedaan antara iman dan amal.12 Ini berarti iman bukan amal dan amal bukan iman.

Meskipun antara iman dan amal berbeda, hal itu tidak berarti keduanya terpisah secara diametral. Keduanya memiliki hubungan lekat yang saling melengkapi dan menyempurnakan. Iman tanpa amal tidak akan sempurna, begitu juga amal tanpa iman tidak akan bernilai. Banyak sekali ayat-ayat al-Qur'an yang menjelaskan kelekatan hubungan keduanya. Gambaran mengenai hubungan antara iman dan amal itu dapat dibaca, misalnya, dalam surat al-Mukminun/23 ayat 1-11 dan surat al-Furqân/25 ayat 63-68; 72-74.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Hadis tentang hal ini dapat dibaca, misalnya, dalam al-Nawawi, Syarh Arba'in al-Nawawiyah.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Achmad Mudlor, "Iman dan Taqwa dalam Perspektif Filsafat" dalam majalah Tarbiyah IAIN Sunan Ampel Malang No. 41, Januari-Maret 1996, hlm. 41.

Ayat-ayat tersebut menjelaskan karakteristik yang dapat diterima sebagai seorang beriman yang sebenar-benarnya, yang secara ringkas dapat dikatakan sebagai berikut: memiliki sikap dasar hilm; mencurahkan ibadah secara konstan; takut pada hari akhir; menunaikan zakat; menjauhi perbuatan keji yang dengan tegas dilarang, seperti politeisme, membunuh makhluk hidup tanpa alasan yang benar, berbuat zina, sumpah palsu dan omong kosong; dan memelihara janji dan amanat yang dipikulnya.

Kata iman yang memiliki hubungan lekat dengan amal tersebut dalam al-Qur'an sering kali dikontraskan dengan kata kufr. Akar kata kufr dalam al-Qur'an secara semantik memiliki makna ambigu. Kata tersebut dapat dipergunakan dengan dua makna dasar: "tidak bersyukur" dan "tidak percaya". Sejauh penggunaannya dalam al-Qur'an, dua makna dasar yang berbeda dari kata kufr itu dapat ditemukan.13 Iman dan kufr merupakan dua kategori yang membagi kualitas moral manusia. Dalam kaitan ini, perbedaan radikal antara mu'min (orang beriman) dan kâfir (orang tidak beriman) mengacu pada dua masalah penting: (1) yang mereka lakukan di dunia - orang beriman hanya melakukan perbuatan baik ('amal shâlih), sementara orang yang tidak beriman menghabiskan hari-hari dalam hidupnya untuk menikmati kesenangan dunia; (2) yang mereka dapatkan di akherat - orang beriman akan memperoleh pahala surga, semen-tara orang kafir masuk ke dalam neraka.14 Mengenai hal ini al-Qur'an menegaskan:

فاما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فهم في روضة يخبرون. واما الذين كفروا وكذبوا بآيتنا ولقائ الآخرة فاؤلئك في العذاب محضرون.

("Adapun orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal shalih, maka mereka di dalam taman (surga) bergembira. Adapun orang-orang yang kafir dan mendustakan ayat-ayat Kami (al-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Baca Qs. Al-Baqarah/2: 28; Ali 'Imran/3: 70; al-An'am/6: 29-30; al-Ra'd/13: 5; al-Isra'/17: 89; dan Maryam/19: 30-32.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Toshihiko Izutsu, Konsep-konsep Religius dalam al-Qur'an, terj. Agus Fahri Husein, dkk. (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1993), hlm. 225.

Qur'an) serta (mendustakan) menemui hari akhirat, maka mereka tetap berada di dalam siksaan (neraka)").15

Dalam ayat yang lain, al-Qur'an membuat perbedaan mengenai jalan yang ditempuh oleh orang beriman dan orang kafir.

الذين آمنوا يقاتلون في سبيل الله والذين كفروا يقاتلون في سبيل الطاغوت... (الآية)
"Orang-orang yang beriman berperang di jalan Allah, dan orangorang yang kafir berperang di jalan thaghut").16

Secara lebih umum semua tindakan yang menunjuk pada kufr sebagai lawan dari iman dapat disebut perbuatan fisq. Karena iman berarti mengikuti petunjuk Allah dan dengan demikian melalui jalan yang benar, maka yang berbuat sebaliknya adalah fäsiq. Dengan alasan yang sama, 'melupakan Allah' adalah perbuatan fisq.

Lebih lanjut, kufr sebagai lawan iman juga berkaitan dengan makna fujur – bentuk nominal dari fajara— yang menunjukkan kategori 'negatif' dalam konsep mu'min, sebagai lawan dari kategori 'positif' yang disebut dengan kata barr. Di dalam al-Qur'an kadang-kadang kata fajir secara kasar merupakan sinonim dari kata kufr. Hal ini didasarkan pada makna yang mendasari kata fajir, yaitu "menyimpang". Oleh karena itu, kata ini secara metaforik berarti "meninggalkan jalan yang benar" dan kemudian "melakukan perilaku yang immoral". Dalam satu ayat al-Qur'an memberi penjelasan bahwa kata fajara tampaknya secara tepat melakukan pekerjaan yang biasanya ditunjuk oleh kata kafara: yang menunjukkan penolakan untuk percaya pada ajaran eskatologi mengenai kebangkitan (kiamat). Al-Qur'an menjelaskan:

أيحسب الإنسان الن نجمع عظامه. بلى قادرين على ان نسوًى بنانه. بل يريد الإنسان ليفحر امامه. يسئل ايّان يوم القيامة.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Qs. Al-Rum/30: 15-16. Terjemah Departemen Agama RI, al-Qur'an ....., hlm. 643.

<sup>14</sup> Qs. Al-Nisa'/4: 76. Terjemah Ibid.

<sup>17</sup> Izutsu, Konsep-konsep ...., hlm. 194-195.

("Apakah manusia mengira, bahwa Kami tidak akan mengumpulkan (kembali) tulang belulangnya? Bukan demikian, sebenarnya Kami kuasa menyusun (kembali) jari-jemarinya dengan sempurna. Bahkan manusia itu hendak membuat maksiat terus-menerus. Ia bertanya: "Bilakah hari kiamat itu?"). 18

Dalam ayat lain ditegaskan bahwa fujur secara formal dibedakan dengan taqwa yang berarti 'takut kepada Allah'.

("Dan jiwa serta penyempurnaannya (ciptaannya), maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan) kemaksiatan dan ketaqwaannya?").19

Ayat ini menegaskan bahwa Allah, dalam menciptakan masing-masing diri manusia, mengilhamkan ke dalam jiwa yang shalih berupa taqwa, atau sebaliknya, fujur. Ayat tersebut juga menunjukkan bahwa struktur semantik kata fujur banyak berkaitan dengan aspek kufr yang secara langsung berlawanan dengan takut kepada Allah (taqwa).

## C. Iman Membentuk Keunggulan Kompetitif

Berdasarkan uraian di atas dapat dikatakan bahwa nilai-nilai iman pada dasarnya berorientasi pada kualitas dan keunggulan insani. Dalam kaitan ini, ada dua jenis keunggulan, yaitu keunggulan komparatif dan keunggulan kompetitif. Keunggulan jenis pertama didasarkan pada perbandingan yang bersifat fisik-alamiah. Misalnya, ketampanan dan kecantikan. Oleh karena sifatnya fisik-alamiah, maka keunggulan komparatif tidak dapat diperbaharui dan ditingkatkan, sehingga juga bersifat statis dan subyektif. Sedangkan keunggulan jenis kedua didasarkan pada nilai metafisik-ruhaniah. Misalnya, kepandaian, keberhasilan, dan kejayaan. Berbeda dengan keunggulan jenis pertama, keunggulan jenis kedua ini bersifat

<sup>18</sup> Qs. Al-Qiyamah/75: 3-6.

<sup>19</sup> Qs. Al-Syams/91: 7-8.

dinamis dan obyektif, sehingga terbuka peluang untuk diperbaharui dan ditingkatkan.20

Keunggulan kompetitif, dengan demikian, adalah suatu "arena perjuangan" yang dapat dimasuki oleh siapa saja, di mana saja, dan kapan saja. Semua orang memiliki kesempatan dan peluang yang relatif sama untuk meraih puncak kemenangan di arena itu, yaitu prestasi.

Ada tiga potensi yang dapat didayagunakan oleh setiap orang untuk meraih prestasi, yaitu kekuatan tubuh, otak, dan kalbu. Dari ketiga potensi itu, potensi kalbu memegang peran sangat strategis dan menentukan. Sebab, nilai keunggulan yang dihasilkan dengan mendayagunakan potensi tubuh dan otak hanya akan bersifat duniawi, jika tidak dilakukan dengan benar. Hal pertama dan terpenting yang dapat membuat seseorang menjadi unggul dunia maupun akhirat adalah kejernihan berpikir. Dengan berpikir jernih, seseorang akan memiliki kemampuan mengontrol emosi dan mengendalikan diri, sehingga dapat berbuat dengan jitu.<sup>21</sup> Sedangkan untuk dapat menguasai diri, berpikir dan bertindak jernih, kunci utamanya adalah kemampuan berdzikir kepada Allah SWT dalam arti luas,22 yaitu segala aspek yang dapat menambah ketaatan kepada Allah. Di sisi lain, kemampuan berdzikir tidak akan muncul, jika kalbu belum dipenuhi dengan iman. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa pangkal tolak keunggulan yang bersifat duniawi dan ukhrawi adalah iman yang terdapat di dalam kalbu.

Orang beriman, di samping memiliki potensi tubuh untuk ikhtiar dan otak untuk berpikir, juga memiliki kalbu untuk berdzikir. Dengan dzikrullah, ia dapat meningkatkan kualitas pikir dan ikhtiar, sehingga menjadi lebih jernih (ikhlash = murni karena Allah Swt.).23

<sup>20</sup> Bandingkan dengan Hari Sudarsono, "Meningkatkan Keunggulan Kompetitif SDM Muslim" dalam Abdullah Gymnastiar (Aa Gym), Menjadi Muslim Prestatif (Bandung: MQS Pustaka Grafika, 2002), hlm 133-134.

<sup>21</sup> AA Gym, Menjadi Muslim Prestatif, hlm. 68.

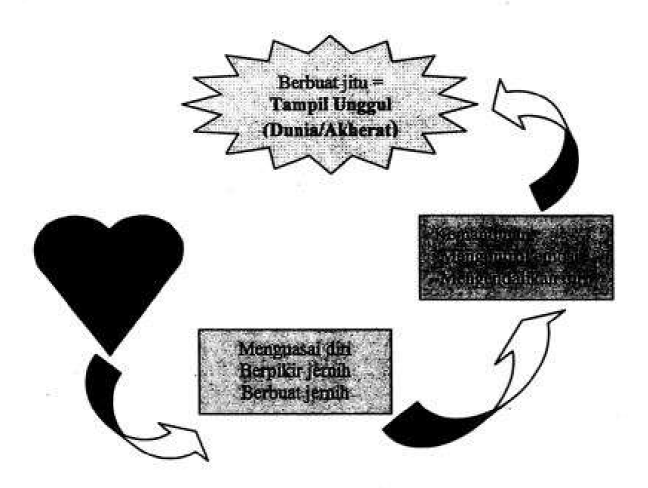
<sup>22</sup> Ibid., hlm. 69.

<sup>23</sup> Hasil penelitian yang dilakukan Sabarudin tentang fungsi dzikir dalam perguruan beladiri tenaga dalam "walisongo Garuda Sakti" Yogyakarta, menunjukkan

Kualitas pikir yang jernih memungkinkannya dapat berpikir dengan teliti, cermat, dan tepat, serta penuh percaya diri dan optimisme. Sedangkan ikhtiar yang jernih mengandung arti bahwa segala aktivitas yang dilakukannya didasarkan pada nilai keimanan, tanpa pamrih dan tedensi apapun kecuali ridho Allah Swt., serta pasrah dan tawakal kepada-Nya. Perpaduan antara dzikir dan kejernihan pikir serta ikhtiar tersebut menjadikan dia mampu mengontrol emosi dan mengendalikan dirinya,<sup>24</sup> se-hingga dalam berpikir dan bertindak senantiasa dilaksanakan secara jitu dan terbaik. Inilah performa seseorang yang kalbunya dipenuhi dengan keimanan dan selalu berdzikir. Kondisi tersebut bergerak sirkular yang dapat mengembang dan menyusut bergantung pada intensitas iman dan dzikir yang dilakukannya. Kondisi demikian dapat diilustrasikan dalam gambar berikut:

bahwa dzikir memiliki beberapa fungsi, yaitu fungsi psikologis, fungsi sosial, fungsi pendidikan dan dakwah, serta fungsi ibadah. Peningkatan kualitas pikir dan ikhtiar dapat terjadi pada fungsi psikologis. Menurutnya, dzikir dapat meningkatkan daya konsentrasi seseorang, sehingga dapat mencapai kondisi seimbang antara potensi-potensi yang ada dalam diri orang tersebut. Dzikir juga dapat meningkatkan rasa percaya (self confidence). Hal ini disebabkan adanya keyakinan atau kemantapan hati bahwa dengan pengamalan dzikir yang intensif, dirinya merasa semakin dekat dengan Allah Swt dan merasa bahwa Allah selalu di belakangnya serta akan selalu membantu di kala ia menghadapi suatu persoalan dan tantangan hidup. Di samping itu, dzikir juga dapat menyebabkan ketenangan jiwa. Hal ini terjadi, karena adanya kepercayaan bahwa "kekuatan ilahi" (kekuatan mutlak) hanya akan diperoleh seseorang apabila ia mempunyai jiwa yang mumi, jauh dari sikap takabbur, atau merasa lebih kuat dari yang lain. Dengan demikian, dzikir (apalagi jika disertai do'a) mampu merubah mental dan pikiran seseorang, meningkatkan dan memperbaharui manusia, serta meninggikan derajatnya. Lebih lanjut baca: Sabarudin, "Fungsi Dzikir dalam Perguruan Beladiri Tenaga Dalam: Studi Kasus di Perguruan Beladiri Walisongo Garuda Sakti Yogyakarta", dalam Jurnal Penelitian Agama, vol. XI. No. 2 (Yogyakarta: Pusat Penelitian IAIN Sunan Kalijaga, 2002), hlm. 244-252.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Kemampuan mengontrol emosi sangat penting bagi kesuksesan seseorang. Bahkan menurut Daniel Goleman, orang yang berhasil mempopulerkan istilah "kecerdasan emosi" lewat bukunya Kecerdasan Emosional: Mengapa Lebih Penting dari IQ?, kecerdasan emosi memberikan kontribusi 80% terhadap kesuksesan sseorang, sedangkan 20% sisanya dari IQ. Baca: Anthony Dio Martin, Emotional Quality Management (Jakarta: Penerbit Arga, 2003), hlm. 21-26.



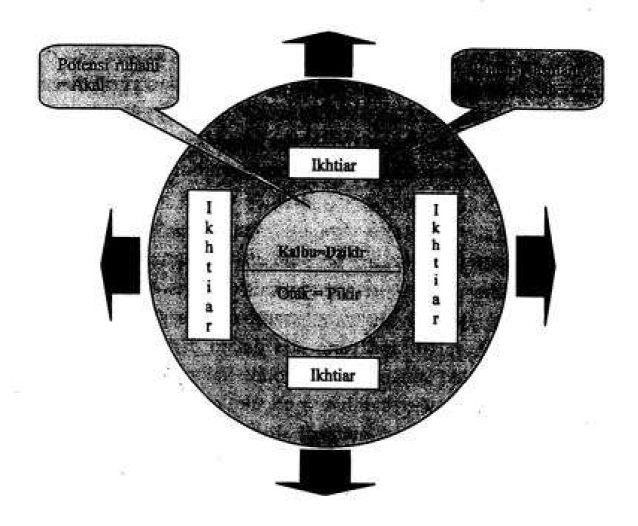
Ketika kalbu melakukan aktifitas dzikir, maka pikir seba-gai aktifitas otak mengalami penjernihan transendental. Sebab, dengan dzikir seseorang selalu berada dalam ketentraman, ke-tenangan, dan kenyamanan hidup.<sup>25</sup> Dengan demikian, akan terbukalah tabir dan cakrawala berpikir yang lebih luas, sehingga memungkinkan bagi seseorang mampu melakukan ikhtiar (karya) sebaik dan seoptimal mungkin, dalam konteks duniawi maupun ukhrawi. Sebaliknya, jika kalbu tidak melakukan aktifi-tas dzikir, maka pikir akan mengalami "kegelapan" dari nilai-nilai transendental. Akibatnya seseorang tidak mampu melaku-kan ikhtiar (karya) terbaiknya. Sebab dia dapat dikuasai hawa nafsunya, dan pikirannya bekerja hanya untuk kepentingan pemuasan hawa nafsu tersebut.<sup>26</sup>

106.

<sup>25</sup> Aa Gym, Menjadi Muslim Prestatif, hlm. 69.

<sup>≈</sup> Bandingkan Musa Asy'ari, Manusia Pembentuk Kebudayaan dalam al-Qur'an, hlm.

Hubungan organis antara dzikir, pikir, serta ikhtiar seba-gai potensi dasariah seseorang tersebut dapat digambarkan sebagai berikut:<sup>27</sup>



Hubungan antara dzikir dan pikir di atas selaras dengan pendapat Musa Asy'ari, bahwa pikiran dan kalbu berhubungan secara organis.<sup>28</sup> Lebih lanjut dia berpendapat, bahwa kesatuan aktifitas otak dalam bentuk pikiran dan aktivitas kalbu dalam bentuk dzikir, merupakan kesatuan aktivitas akal.<sup>29</sup> Dengan kata lain, meminjam istilah Erich Fromm, "akal mengalir dari per-paduan

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Diadopsi dari Musa Asy'ari, Manusia Pembentuk Kebudayaan dalam al-Qur'an (Yogyakarta: LESFI, 1992), hlm. 106, dengan diberi beberapa tambahan sebagai modifikasi.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ibid., hlm. 105. lebih lanjut baca Erich Fromm, Revolusi Harapan (The Revolution of Hope), terj. Kamdani (Yogyakarta: Pustakan Pelajar, 1996), hlm.40.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Selengkapnya baca, Ibid., hlm. 99-112; baca juga Sir Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore: Muhammad Ashraf, 1958), hlm. 15.

antara pemikiran rasional dengan perasaan". 30 Pikiran sebagai kerja otak berfungsi untuk memahami hal-hal fisik; alam dan manusia. Sedangkan dzikir sebagai kerja kalbu berfungsi untuk memahami hal-hal metafisik. 31 Menurut Fromm, jika dua fungsi ini dipisahkan, pemikiran memburuk menjadi aktifitas intelektual yang menderita schizoprenia, 32 sedangkan perasaan memburuk menjadi dorongan-dorongan neurosis yang merusak hidup. 33 Ikhtiar pada dasarnya merupakan aktualisasi dari aktifitas kalbu dan otak. Oleh karena itu, keberhasilan dan keunggulan ikhtiar sangat bergantung kepada aktifitas kedua potensi dasar tersebut, yaitu kalbu dan otak.

Di dalam al-Qur'an, Allah Swt menyatakan, bahwa "sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sehingga
mereka mengubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri". Ayat ini
dapat dipahami bahwa perubahan pada skala sosial hanya dapat
terjadi jika setiap individu yang merupakan bagian dari anggota
masyarakat mengubah apa yang ada dalam dirinya, yaitu potensi
dasar yang dimiliki setiap manusia; otak, kalbu, dan jasad. Ketiga
potensi itu merupakan sumber munculnya nilai-nilai dasar yang
menyebabkan seseorang menjadi besar dan unggul, yaitu 1)
kemampuan berpikir yang luar biasa, 2) mentali-tas yang baik, 3)
karakter yang seimbang, dan 4) kondisi fisik yang mendukung. Tiga
yang disebut pertama (yaitu: berpikir, mentalitas, dan karakter)
merupakan nilai keunggulan yang ber-sandar pada otak dan kalbu,

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Erich Fromm, Revolusi Harapan (The Revolution of Hope), terj. Kamdani (Yogyakarta: Pustakan Pelajar, 1996), hlm.40.

<sup>31</sup> Asy'ari, Manusia ....., hlm. 153.

Yaitu penyakit kejiwaan berupa suka mengasingkan diri. Menurut Fromm, pengalaman schizoprenia yang melampaui batas-batas tertentu akan menyebabkan penyakit dalam masyarakat. Lebih lanjut baca Fromm, Revolusi Harapan, hlm. 41.

<sup>33</sup> Fromm, Revolusi Harapan, hlm. 40.

M Qs. Al-Ra'd/13: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Bandingkan dengan H.M. Anis Matta, Model Manusia Muslim Pesona Abad ke-21 (Bandung: Syaamil, 2003), 120.

<sup>\*</sup> Ibid., hlm. 88.

yang dua diantaranya (yaitu: menta-litas dan karakter) merupakan nalai-nilai spiritual yang bersandar pada kalbu saja.

Kemampuan berpikir yang baik, akan menjadikan sese-orang memiliki daya imajinasi dan analisa yang tajam. Sedangkan kondisi fisik yang mendukung memungkinkan seseorang untuk mengemban tuga-tugas besar dan berat. Namun kedua aspek ini tidak menjadi jaminan bagi keunggulan seseorang. Aspek yang sangat menentukan adalah mentalitas dan karakter. Mentalitas yang baik dapat menjadikan seseorang tidak mudah down, me-miliki mekanisme pertahanan jiwa yang tinggi, sifat survive, ke-mampuan berkembang, dan kemampuan bersabar. Karakter yang seimbang akan melahirkan tindakan yang didasarkan pada kesa-daran bahwa tindakan itu adalah pilihan yang benar. Dalam kondisi demikianlah seseorang dapat meningkat keunggulan kompetetifnya, dan pada gilirannya ia dengan mudah dapat mempersembahkan prestasi terbaik dalam setiap aktivitasnya.

# D. Penutup

Berdasarkan uraian di atas tampak bahwa iman secara semantis mempunyai makna yang sangat dalam. Iman tidak hanya berarti sekedar 'percaya', tetapi ia mengandung konse-kuensi lebih jauh yang bersifat action. Pada tataran ini, iman sering dipersandingkan dengan 'amal; bahwa kesempurnaan iman memiliki hubungan yang lekat dengan perbuatan baik ('amal shâlih). Hubungan lekat iman dan amal menyebabkan kata itu biasanya dikontraskan dengan kata kufr, sebuah kata ambigu yang bisa bermakna "tidak bersyukur" atau "tidak percaya".

Ketika iman telah menguat dalam jiwa seseorang, maka ia menjadi pengendali setiap aktivitasnya dan menghindarkannya dari perbuatan maksiat (fujur) ataupun perbuatan menyimpang lainnya (fisq). Dalam hal ini, iman pada gilirannya melahirkan rasa takut

<sup>37</sup> Ibid., hlm. 89.

kepada Allah (taqwa). Lebih dari itu, kekuatan iman dalam kalbu yang dipadukan dengan kemampuan berpikir yang bersandar pada otak dan kekuatan fisik yang bertumpu pada jasad, merupakan modal utama bagi peningkatan keunggulan kompetitif seseorang. Dalam konteks inilah iman dapat menjadi basis pengembangan kualitas sumber daya insani. [wallāhu a'lam]

#### DAFTAR PUSTAKA

- Asy'ari, Musa. Manusia Pembentuk Kebudayaan dalam al-Qur'an. Yogyakarta: LESFI, 1992.
- Departemen Agama RI. al-Qur'an dan Terjemahnya. Surabaya: Surya Cipta Aksara, 1993.
- Fromm, Erich. Revolusi Harapan (The Revolution of Hope). terj. Kamdani. Yogyakarta: Pustakan Pelajar, 1996.
- Gymnastiar, Abdullah. (Aa Gym). Menjadi Muslim Prestatif. Bandung: MQS Pustaka Grafika, 2002.
- Hayyan, Abu. al-Bahrul al-Muhîth. Jilid. I. Mesir: Dâr al-Fikr, 1978.
- Iqbal, Sir Muhammad. The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Muhammad Ashraf, 1958.
- Izutsu, Toshihiko. Konsep-konsep Religius dalam al-Qur'an. terj. Agus Fahri Husein. dkk. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1993.
- Madjid, Nurcholish. Islam Doktrin dan Peradaban. cet. III. Jakarta: Paramadina, 1995.
- Matta, H.M. Anis. Model Manusia Muslim Pesona Abad ke-21. Bandung: Syaamil, 2003.
- Martin, Anthony Dio. Emotional Quality Management. Jakarta: Penerbit Arga, 2003.
- Mudlor, Achmad. "Iman dan Taqwa dalam Perspektif Filsafat" dalam majalah Tarbiyah IAIN Sunan Ampel Malang No. 41, Januari-Maret 1996.
- Munawwir, A. W. Kamus al-Munawwir Arab-Indonesia. cet. 25. edisi Terlengkap. Yogyakarta: Pustaka Progressif, 2002.
- Nasution, Harun. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jilid I. Jakarta: UI-Press, 1985.
- al-Nawawi. Syarh Arba'ın al-Nawawiyah.

- Sabarudin. "Fungsi Dzikir dalam Perguruan Beladiri Tenaga Dalam: Studi Kasus di Perguruan Beladiri Walisongo Garuda Sakti Yogyakarta", dalam *Jurnal Penelitian Agama*, vol. XI. No. 2. Yogyakarta: Pusat Penelitian IAIN Sunan Kalijaga, 2002.
- Sudarsono, Hari. "Meningkatkan Keunggulan Kompetitif SDM Muslim" dalam Abdullah Gymnastiar (Aa Gym). Menjadi Muslim Prestatif. Bandung: MQS Pustaka Grafika, 2002.
- Sunardi, ST. Semiotika Negativa. Yogyakarta: Kanal, 2002.
- al-Thabathaba'i, Muhammad Husain. al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an. Jilid. XVIII. Beirut: Muassasat al-A'lam li al-Mathbu'at, 1983.
- Yunus, Mahmud. Kamus Arab-Indonesi. Jakarta: Hidakarya Agung, 1989.